Domenica
9 agosto 2020

#4354

CORRIERE DELLA SERA

=
.
o
(]
=
[ )
=
=
=
]
P2
o]
o
m
[ J
T
3
=
5
o
Z
—
S
=
P
[ )
=
=
=
o]
=
—
—
=
=
o
E
>
=
=
/
=

'

: ) s
. ﬂ W
. . .

00'T4 e .7 211 H) U] 2luaLLejesedas 3ligipuan LON oueiponb |3p ozzaid i + 0G'0 3 INSSa0NS 11013 1B - (05T & 19 BlIap aJ8L4i0] + 0 0 3 &INET 1) 007 & 1SS Blj8P 2481407 D AN €] ‘SfeUBLINas ajeinijnd ojuswaiddng - Uiy Q72 'THe 700Z /Y "1 AUOd E00Z/€GE 1A - d'¥ Ul padS auele)] a1Sod (7Gt7#) 26 N - X ouuy




DOMENICA 9 AGOSTO 2020

CORRIERE DELLA SERA | LA LETTURA | 17

SIMON
CRITCHLEY

A LEZIONE
dagv AN |l(| 1

SIMON CRITCHLEY

A lezione dagli antichi.
Comprendere il mondo
in cui viviamo attraverso
la tragedia greca
Traduzione di Luca Vanni
MONDADORI

Pagine 366, € 22

L'autore

Nato in Gran Bretagna nel
1960, il filosofo Simon
Critchley € stato a lungo
docente della University of
Essex e attualmente insegna
presso la New School for
Social Research di New York.
Collabora con il quotidiano
«New York Times». La sua
tesi di fondo € che la
filosofia nasce dalla
delusione piu che dalla
meraviglia. Tra le
caratteristiche che hanno
reso popolare Critchley c'e la
capacita di affrontare sotto
un profilo filosofico
tematiche come la musica
leggera e il tifo calcistico (lui
stesso e un grande fan della
squadra del Liverpool).
Diversi lavori di Critchley
sono stati pubblicati nel
nostro Paese: Humour
(traduzione di Armando Lo
Monaco, il Melangolo,
2004); Responsabilita
illimitata (traduzione di
Andrea Mubi Brighenti,
Meltemi, 2008); Il libro dei
filosofi morti (traduzione di
Fiorenza Conte, Garzanti,
2009); Bowie (traduzione di
Massimo Baldini, il Mulino,
2016); A cosa pensiamo
quando pensiamo al calcio
(traduzione di Andrea
Mattacheo, Einaudi, 2018)

vo fareP». Sono fragili, vulnerabili. Ma alla fine scelgono
comungue di agire, anche a costo di sbagliare. Perché é
solo in questo modo che possono rivendicare la loro di-
gnita, dare un senso a quello che sono, reclamare una
liberta di cui forse neppure godono. Perché facciamo
quello che facciamo? Gli eroi delle tragedie non sono
mai la soluzione, sono il problema. Ma intanto vivono.
Sono come noi.

Polemizzando contro le interpretazioni neoclassi-
cheggianti, Nietzsche aveva capito molto. Ma anche lui,
in fondo, sognava una Grecia ideale, capace di sublima-
re I'assurdo e I'orrore della nostra condizione in una for-
ma d’arte superiore, quella della tragedia appunto, in
cui dolore (il dionisiaco) e compostezza ('apollineo)
trovano un inatteso equilibrio. E cosi gli era sfuggita la
grandezza di Euripide, che Aristotele definiva «il piu tra-
gico». Per Nietzsche Euripide, I'allievo di Socrate, era co-
lui che aveva affondato la tragedia, riservando troppa
importanza alla ragione, illuso che si potesse spiegare
tutto. Ma Euripide ¢ altro: con le sue trame contorte, i
suoi personaggi sempre pronti a cavillare, e una voluta
mancanza di grandezza, € quello che meglio di tutti ha
saputo mostrare I'assurdo della condizione umana.

Vero, le sue storie s’infilano spesso in situazioni di
stallo per venire risolte da interventi inverosimili: nella
Medea la protagonista eponima, dopo aver massacrato i
figli, compare trionfante sul carro del dio Sole, pronta a
fuggire verso Atene, manco fosse Guerre stellari; nel-
I'Oreste incontriamo un terzetto che ricorda i Clash di
London’s burning con Oreste (sempre lui) che sta per
sgozzare Ermione, figlia di Elena, mentre Pilade ed Elet-
tra minacciano di appiccare il fuoco al palazzo di Mene-
lao — e sono tutti bloccati da Apollo... L'elenco potreb-
be continuare. Non € detto pero che Euripide non sapes-
se che cosa stava facendo o fosse incapace di padroneg-
giare le sue storie: e se questi espedienti inverosimili
fossero da imputare non a difetti di composizione, ben-
si al desiderio di mostrare I'infondatezza del desiderio
di conciliazione, del bisogno che ognuno di noi prova di
vedere una ricomposizione razionale delle vicende no-
stre e altrui? Non sono cosi razionali le nostre vite.

Euripide € stato spesso accusato di essere un ateo ma-
scherato. Ma forse ¢ soltanto un esponente fedele del
politeismo antico, consapevole della distanza che ci se-
para dagli déi: sono lontani gli dei, incomprensibili, di-
versamente da quanto pretendono i filosofi; non ci ama-
no né si prendono cura di noi, come affermano invece i
monoteisti; fanno semplicemente accadere cio che noi
non potevano neppure immaginare: viviamo in un
mondo che riusciamo a decifrare solo in parte, come si
diceva. Aveva ragione il classicista inglese Bernard Knox:
«Euripide é nato per non vivere mai in pace con sé stes-
so e per impedire di farlo anche al resto dell'umanita».
Del resto, non é che Sofocle e Eschilo siano meno ambi-
gui ed enigmatici. Oreste, in Eschilo, sara assolto dalla
citta, ma rimane pur sempre I'assassino di sua madre e il
traditore della memoria di sua sorella Ifigenia (si noti,
due donne: non € un caso). Ha trionfato il bene? E davve-
roI’Antigone di Sofocle, 1a sorella del terrorista, cosi pie-
na di disprezzo per le leggi della citta, puo rappresenta-
re la nostra coscienza morale? Non raccontano storie
edificanti questi poeti, né offrono rassicurazioni o con-
forto — anzi. E Ii € la grandezza della tragedia, nella ca-
pacita di guardare in faccia la nostra realta in tutta la sua
sfuggente complessita.

Che cosa ricavano, allora, da queste rappresentazioni
illettore e lo spettatore? Forse aveva ragione Gorgia, uno
dei protagonisti del libro di Critchley: € solo un inganno
la tragedia, con le sue storie inverosimili ed esagerate.
Ma ¢ un inganno capace di liberarci dalle nostre illusio-
ni moralistiche, rivelandoci cosi per quello che siamo
nella nostra miseria — davvero pensiamo di sapere, di
conoscere il bene e il male? — e nella nostra grandezza
— sara, ma intanto non rinunciamo alla vita e non ci ar-
rendiamo. Agire, anche se la realta sfugge alla nostra ca-
pacita di controllo e il rischio dell’errore € sempre pre-
sente: non c’é niente di pitt umano. E vero, € un inganno
la tragedia, ma é un inganno in cui «chi inganna é piu
giusto di chi non inganna, e chi si lascia ingannare € pilt
sapiente di chi non silascia ingannare».

© RIPRODUZIONE RISERVATA

Florilegi Trasse dalle «Storie» di Pompeo Trogo un’antologia molto apprezzata da Petrarca

Giustino, il principe degli aneddoti curiosi

di LIVIA CAPPONI

che oggi gli studiosi colloca-

no nel IV secolo della nostra
era, un certo Marco Giuniano
Giustino, che si trovava a Roma
al seguito di un personaggio
altolocato a noi ignoto, si im-
batté in una copia delle Storie
Filippiche di Pompeo Trogo,
autore che in eta augustea aveva
scritto della formidabile ascesa
e caduta del regno macedone,
pilt 0 meno all'epoca in cui Tito
Livio componeva la sua monu-
mentale Storia di Roma. Giusti-
no aveva deciso di trarne, come
dice lui stesso, un «piccolo
mazzo di fiori» ovvero un’anto-
logia.

I n un momento imprecisato

Negli ultimi due secoli gli
studiosi non hanno mostrato
grande stima per Giustino, che
é stato accusato di avere mutila-
to il lavoro originale di Trogo,
tanto apprezzato dagli antichi e
purtroppo per noi perduto. Ma
in questi ultimi anni Giustino &
stato al centro di una profusio-
ne di studi, a volte discordi, che
testimoniano la necessita di un
nuovo giudizio. Dopo la tradu-
zione nella nostra lingua di
Luigi Santi Amantini (Tored,
2017) e l'edizione francese a
cura di Bernard Mineo e Giu-
seppe Zecchini (Editions Budé,
Parigi, 2016-2018), € appena
apparsa una nuova traduzione

italiana a cura di Alice Borgna
(Rusconi).

Nell'introduzione, Borgna
dimostra che Giustino non si
preoccupo affatto di rispettare
I'impianto o il metodo storio-
grafico di Trogo, ma seleziono
gli aneddoti che gli interessava-
no, particolarmente quelli che
potessero far luce sulla natura
umana. Riferiva gli eventi senza
fornire un contesto o una spie-
gazione storica, con poca o nes-
suna attenzione per cronologia,
geografia, aspetti politici e mili-
tari. Giustino, forse, non voleva
neppure essere considerato uno
«storico», ma si rivolgeva a un
pubblico di oratori e studenti

ranni lubrici, regine avvelena-
trici, re neonati portati in culla
sul campo di battaglia...

Piui che considerarlo un catti-
vo manuale di storia greca, do-

™,

vremmo vederlo dunque come
un historical nonsense, che
godette di una fortuna intra-
montabile per tutto il Medioevo

delle scuole di retorica, affamati
di esempi moraleggianti con
cui arricchire la propria conver-
sazione e crearsi fama di com-
petenza enciclopedica.

I'suoi aneddoti gravitavano
intorno a temi ben individuabi-
li: meraviglie, curiosita, dialo-
ghi arguti, espedienti, scene
patetiche, reazioni di fronte alle
sventure, ritratti grotteschi,
donne in azione. Una storia
«esplosax in una successione di
quadretti, governati pero da
una chiara articolazione interna
e caratterizzati da un brio per
nulla spiacevole, una «camera
delle meraviglie» in cui sfilano
re obesi, donne energiche, ti-

GIUSTINO

Storie filippiche.

Epitome da Pompeo Trogo
Testo latino a fronte
Traduzione di Alice Borgna
RUSCONI

Pagine 760, € 24

Pompeo Trogo era vissuto in
eta augustea, Giustino nel IV
secolo dopo Cristo

e oltre. Petrarca lo annoverava
tra i libri piu cari e ne annoto di
suo pugno i manoscritti, Boc-
caccio se ne servi ampiamente,
ed era presente nella biblioteca
Niccolo Machiavelli, che da lui
trasse la storia di Agatocle di
Siracusa nel capitolo del Princi-
pe dedicato a quanti arrivarono
al potere per via delittuosa.
Anche Leonardo lo conosceva,
pur considerandolo una lettura
adatta agli «ingegnii impatien-
ti», quelli che non vogliono
dedicare troppo tempo allo
studio. E ancora oggi € possibile
incontrarlo a scuola, fra le pagi-
ne dei libri di versioni di latino.

© RIPRODUZIONE RISERVATA



